
IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 1 

Autor: Mariela Weskamp – Escuela Freudiana de Buenos Aires 

Título: La palabra y el cuerpo. La instilación de lalangue en el cuerpo  

Dispositivo: Mesas Simultáneas de Trabajos Libres 

 

“El largo viaje de la palabra se desliza dentro de la cabeza pero viene de más lejos, 

se produce a lo lejos y al mismo tiempo en  todas partes. El  largo viaje de la palabra 

se despliega en el cuerpo, pasa de un cuerpo a otro cuerpo, nace, muere dentro de 

nuestro cuerpo, pero no muere verdaderamente jamás, nos acompaña, se nos 

sedimenta, nos concierne, y luego continúa su viaje” (Mathias de Breyne).  

El impacto de la palabra, creando el cuerpo, siempre me interrogó. ¿Cómo se 

organiza el lazo entre el Otro del lenguaje y el niño? ¿Por qué vías, de qué modo la 

palabra  se encarna en el cuerpo? ¿Por qué lo simbólico  modifica el soma? ¿Cómo 

es que lalengua  modela, arma el cuerpo? 

Freud descubrió el impacto del significante  en el organismo a partir de las parálisis 

corporales que sus histéricas producían.  

Sostuvo que, lo que para el resto de los animales está comandado por el instinto, 

para el humano se rige por la pulsión. No alcanza con que el organismo esté 

intacto para que la percepción se organice.  

La estimulación es necesaria para que un cuerpo biológico se haga cuerpo humano 

y cuando hablo de estimulación no me refiero a la ejercitación motora sino a esta 

articulación de amor, deseo y goce que un Otro primordial inscribe en el cuerpo 

prematuro de un bebé.  

Agrego que, cuando algo falla en el organismo, tampoco es sufic iente con que 

un Otro primordial anticipe un sujeto para que este  se constituya.  

¿Qué quiero decir con esto? 

Tomo el ejemplo de los sordos de nacimiento y pregunto: cuando el  sonido no 

ingresa ¿el significante opera del mismo modo?    



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 2 

La respuesta inmediata sería que sí, ya que los sordos evidencian de su 

predisposición al lenguaje, comprenden que hay algo significante, aún cuando no 

escuchen.  

Pero me parece que no es tan sencillo. De hecho están en el lenguaje pero, dado 

que para ellos el significante no suena, es un largo y trabajoso camino el que hay 

que hacer para construir lo que no se incorpora por la vía del sonido. Porque el 

significante tiene materialidad en la consistencia de la onda sonora que lo transporta, 

está encarnado en lalengua, un sonido, en tanto significante, es diferente de otro.  

El sonido articulado al sentido permite la comprensión. Cuando se separa, lo que 

queda es lo sonoro, el goce de la voz separada de la palabra, inclusive del ritmo de 

la música. Cuando es un ruido que no dice nada, cuando no tiene el sentido del 

lenguaje, la voz vehiculiza la presencia del Otro, es el deseo del  Otro el que instaura 

la pulsión invocante.  

Porque si la voz tiene importancia, es porque resuena en el vacío del Otro, necesario 

para que lo invocante se constituya. 

La pulsión es efecto de la palabra, es el eco en el cuerpo de que hay un decir, pero, 

además, para que el decir resuene es preciso que ahí el cuerpo sea sensible, y 

resulta que los oídos serán el único orificio en el campo del inconsciente que no 

podrá cerrarse, a partir de que  responden en el cuerpo a la  voz. La pulsión 

invocante tendrá entonces el privilegio, a diferencia de las otras pulsiones,  de que 

no va a poder cerrarse.  Pareciera no haber dique frente a lo invocante.1 

Sabemos que la voz no es equivalente al sonido, pero insisto: ¿Cómo se arma la 

consistencia del cuerpo cuando lalengua no se escuc ha? 

Porque el inconsciente está estructurado como un lenguaje pero depende 

estrechamente de lalengua. Es justamente, en la onomatopeya de lalengua, en 

donde precipita, el manejo de un grupo de su experiencia inconsciente. En la 

materialidad de la palabra reside la captura del inconsciente y esto es lo que hace 

                                                
1Algo concluye en el encuentro del cuerpo con la palabra, y la manera en que se ha instilado lalengua determina 
un lugar para el sujeto. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 3 

que cada uno encuentre su modo particular de sostener el síntoma que responde al 

equívoco de lalengua. 

Será en la medida en que lalengua se vacíe de sentido que precipitará la letra. No 

hay letra sin lalengua y esto debe operar en la dificultad para enseñar a escribir a los 

niños sordos.  

Me parece que el cuerpo se organiza de modo diferent e cuando el sonido no 

impacta, que el enlace de goce y cuerpo es diferent e cuando el sonido no 

ingresa.  

Cuando hablo del sonido no me refiero solamente a la onda sonora, porque 

sabemos que, cuando aquel que ocupa el lugar de Otro primordial para un niño, 

habla, pero no le habla a él, esto produce estragos y el cuerpo no se arma. 

Me refiero al goce que lalengua instila en el cuerpo y que no tiene consistencia sin el 

sonido que la transporta. Porque la manera en que los padres introducen un modo 

de hablar a un niño, la modalidad particular de enlace entre amor, deseo y goce, 

armará un cuerpo particular para ese niño, que llevará la marca del modo en que ha 

sido aceptado. El cuerpo tendrá la impronta del lugar que a ese sujeto se le ha 

anticipado en el mundo. 

De lo que se trata es del sonido soportado por el deseo del Otro, el sonido con el 

goce que transporta. El sonido de lalengua,  causado por el deseo, transmisor de 

goce y soportado en el amor.  

Amor, deseo y goce son tres consistencias diferentes y necesarias para que el 

cuerpo se arme. Esto quiere decir, tenga forma, se ponga en movimiento y goce de 

la vida. Lo entiendo en ese tiempo, aclarando que se trata de tiempos lógicos, y con 

esa relación: el amor da forma, el deseo pone en movimiento y el goce 

introduce lo vivo en el cuerpo.  

La incorporación de lalengua en el soma armará un cuerpo que ya no será el de la 

biología. Lengua y soma quedarán ligados de tal modo que producirán una creación 

                                                                                                                                                   
 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 4 

indisoluble, una nueva composición. Producimos seres que son hablados y, si 

pueden apropiarse de la palabra, hablan.  

Por el hecho de hablar, estamos habitados por la partición cartesiana  que nos 

hace suponer que somos dobles, que "tenemos" un cuerpo, que nuestro psiquismo 

inmaterial, gobierna un cuerpo material. Cuando nos pensamos, creemos tener una 

psique adosada a un cuerpo.   

Adoramos el cuerpo que creemos tener y que es nuestra única consistencia.  

Esta consistencia es necesaria para no enloquecer. De esto sabemos los 

neuróticos porque a todos en algún momento se nos q uiebra, se nos 

fragmenta. Esta consistencia se rompe de manera bru tal en ese momento en 

que sentimos que nos reducimos a nuestro cuerpo, es  un  saber que genera 

una angustia insoportable. Por suerte son instantes  y luego nos rearmamos 

para seguir viviendo.   

Cuando Freud inventa el concepto de pulsión, que articula lo psíquico y lo somático, 

está poniendo en cuestión al dualismo cartesiano. De todos modos, la división alma-

cuerpo, aunque articulada, sigue existiendo.  

Esta partición (alma-cuerpo, cuerpo-mente, cuerpo-realidad psíquica, res extensa, 

res pensante), es cuestionada rotundamente por Lacan en sus últimas teorizaciones  

donde la pulsión ya no es solamente lo que enlaza lo psíquico a lo somático, sino el 

eco en el cuerpo de un decir.  

Esta separación es parte de nuestro discurso occidental. Leo un párrafo tomado al 

azar de la literatura (Juan Saer): “Así como cuando lloramos hacemos de nuestro 

dolor,  que no es físico, algo físico, y lo convertimos en pasado cuando dejamos de 

llorar, del mismo modo nuestras cicatrices nos tienen continuamente al tanto de lo 

que hemos sufrido. Pero no como recuerdo sino como signo”. 

¿Cómo se sostiene esta creencia? ¿La tristeza, el dolor no son físicos pero las 

lágrimas sí? ¿El dolor no ocupa lugar material, por eso no es físico y sí las lágrimas 

porque tienen extensión? ¿El recuerdo no deja marca y sí la cicatriz al ser visible? 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 5 

Entonces nos dividimos y el psicoanalista se ocupa de escuchar lo que el paciente 

tiene para decir respecto de su dolor, y el psiquiatra de medicarlo para evitar las 

lágrimas.  

Así podemos seguir: ¿Los pensamientos no son parte del cuerpo porque no tienen 

materialidad? ¿Los sueños no son corporales? Sin cerebro no podemos seguir 

soñando, aunque para soñar no alcance con tener el cerebro intacto. 

“¿Qué hay de inhumano en considerar al hombre con su médula y su cáscara, sin 

trazar distinciones entre el adentro y el afuera, lo mismo que hacemos con las 

rosas?2 , se pregunta Mishima.  Es que la neurosis necesita sostener la dualidad 

entre el cuerpo y el alma, porque resulta insoportable considerarnos tan efímeros 

como las rosas, angustia el saber que somos finitos, ¡cuánto más amable es creer 

en el alma que nos eterniza, en el espíritu que nos hace inmortales!  

Mariela Weskamp. Mayo 2009 

        

  

  

  

  

  

  

  

 

                                                
2Luego sigue: ¡Ah, si pudiera mostrar el revés del espíritu y la carne, darlos vuelta delicadamente como hacen 
los pétalos de la rosa, exponerlos al sol y a la brisa primaveral!”  

 


