
IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 1 

Autor: Isidoro Vegh – Escuela Freudiana de Buenos Aires  

Título: De que tecido se faz um gênero?* 

Dispositivo: Mesas Simultáneas de Trabajos Libres                                                                                     

 

1 – Não se resolve um erro com a fórmula simétrica. Só se obtém um erro simétrico. 

Assim lemos a crítica ao Texto Sagrado que nos diz que Deus os fez homem e 

mulher. Naturalidade dos corpos que se estende ao ser, entendido como ser-

sexuado, não é sua natural partição a que nossa clínica e a experiência da vida nos 

ensinam. 

Concordamos nisso com Judith Butler, quem o lembra e fundamenta generosamente 

no seu já clássico livro “Problemas de gênero”1.    

Freud, nos “Três ensaios para uma teoria sexual”, destacou que na origem todos 

ocupamos o mesmo lugar para o Outro primordial: narcisismo-mãe fálica é a célula 

onde o infans se situa como o falo imaginário. Daí em diante, Édipo é o nome de um 

desfiladeiro pelo qual a relação ao Outro e não só ao primordial – é o que implica a 

metáfora paterna – se desfaz em dois caminhos: um que conduz aos que não são, 

outro aos que não têm. Daí a poética fórmula do amor: “dar o que não se tem àquele 

que não o é”.  

Duas perguntas nos aproximam à mesma questão: a incidência do Outro anula toda 

eficácia à existência do órgão? As marcas da linguagem que o Outro infere, torna 

inoperante o furo real? 

2 – Desde L’étourdit e Encore com Lacan devemos distinguir uma volta que estende 

o questionamento. Nas fórmulas da sexuação uma barra vertical divide o espaço 

entre os que se dizem homem e os que se dizem mulher. Barra da diferença, é 

também de uma articulação. Duas lógicas se propõem que exponho na sua mínima 

estrutura: 

* Em espanhol a palavra "gênero" é sinônimo de "tecido" e também se usa para diferenciar o gênero 

masculino do gênero feminino. 

a) Uma lógica fálica de incompletude. O limite, marcado pela exceção, instaura a 

infinitude. 

                                                
1 Butler, Judith: “Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade”, Civilização 
Brasileira, Rio de Janeiro, 2003.  



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 2 

b) Uma lógica do não-todo. A ausência de limite, que se marca na inexistência 

da exceção, mostra o real que não faz tudo, não faz conjunto. 

Qual e a articulação destas duas lógicas?: em ambos os lados da barra, é o 

significante da falta no Outro, Φ, aquele que em diferentes sintaxes escreve as 

quatro fórmulas modais: a necessária, a possível, a impossível, a contingente. A 

barra vertical que separa as duas lógicas é também a que as coloca de costas, com 

flechas que as atravessam e as enlaçam: como Kierkegaard com sua amada 

Regina, é a suspensão do gozo a-sexuado da pulsão o que permite um gozo de 

segundo grau. O gozo a-sexuado, como o gozo do órgão, são fálicos e ultrapassá-lo 

é o que conduz a um gozo suplementar, por isso mesmo chamado extra: extra do 

fálico e do gozo a-sexuado. Pois o gozo, enquanto sexual, é fálico. E o extra? Como 

o ensinam os místicos, é o valor do furo, que mostra o Real pelo que o consagra: 

não-todo. “Que morro porque não morro” diz a mística, pois a ausência do ser, 

quando se faz furo, encontra o estremecimento do corpo e do ser. 

3 – Então, de que tecido se faz um gênero? A banda de Slade  

  

com a que faz anos escrevemos o corpo erógeno2 nos mostra que o gênero não é 

decidido pela “sábia” natureza nem pelas ilusões imaginárias dos que proclamam o 

fim da heterossexualidade. Mais uma vez, com Lacan, heteros é aquele que 

encontra no Outro o furo real do gozo, que não se iguala a nenhuma anatomia, pois 

é o furo de um real enlaçado. Outro modo de dizer que o tecido que nos compõe no 

gênero de cada um não é natural, nem é puramente cultural. É tecido com as três 

cordas que bem amarradas nos põem de banda, não a do delito, mas a do gozo 

enlaçado “na escala invertida da lei”3.     

                                                
2 Vegh, Isidoro: “Hacia una clínica de lo real”, pág. 80, Editorial Paidós, Buenos Aires, 1998.  
3 Lacan, Jacques: “Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien”, en 
Écrits, Éditions du Seuil, Paris, 1966, p. 827. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 3 

4 – Não deveria surpreender que aquele que interrogou com “ferocidade psicótica”4 

as incidências da linguagem na relação do sujeito com o mundo, fosse quem numa 

de suas obras consagradas, o “Tractatus Logico – Philosophicus” – estou me 

referindo a Ludwig Wittgenstein – mencionou a experiência mística como ao 

encontro com uma totalidade localizada. É que não é o mesmo a margem esquerda 

da folha que a direita: o Logos coxeia para dizer o Real mas só alcança sua douta 

ignorância quando faz seu limitado e por isso infinito caminho.  

A totalidade localizada não se iguala à sensação oceânica que Freud teve que 

questionar na sua aspiração teológica ao seu respeitado amigo Romain Rolland. O 

indizível surge no limite do dizer, e assim protege o sujeito da ilusão do Outro, 

retorno ao paraíso perdido que nunca se teve. 

Michel Foucault desconfiava do conceito psicanalítico de desejo. No seu lugar, 

reclamava mais prazer. Certamente é possível, mas não assegura mais gozo nem 

melhor. A transgressão pode ser regressiva, à busca do gozo do Outro inexistente; 

ou criativa, quando a verdade encontra o Real: do furo verdadeiro porque aceitou o 

furo principal; do furo do Outro real porque primeiro aceitou a falta que não é falha 

exceto quando falta.   

Buenos Aires 

Maio de 2009  

 

 

 

       

 

                                                
4 Lacan, Jacques: “Logique du fantasme”, aula de 18 de janeiro de 1967.  


