
IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 1 

Autor: Isidoro Vegh – Escuela Freudiana de Buenos AIres 

Título: ¿De qué tela se hace un género? 

Dispositivo: Mesas Simultáneas de Trabajos Libres                                                                                     

 

1 – No se resuelve un error con la fórmula simétrica. Tan sólo se obtiene un 

simétrico error. Así leemos la crítica al Texto Sagrado que nos dice que Dios los hizo 

hombre y mujer. Naturalidad de los cuerpos que se extiende al ser, entendido como 

ser-sexuado, no es su natural partición la que nuestra clínica y la experiencia de la 

vida nos enseña. 

Coincidimos en esto con Judith Butler, quien nos lo recuerda y lo fundamenta 

generosamente en su ya clásico libro “El género en disputa”1.    

Freud, desde los “Tres ensayos para una teoría sexual”, subrayó que en el origen 

todos ocupamos el mismo lugar para el Otro primordial: narcisismo-madre fálica es 

la célula donde el infans se ubica como el falo imaginario. De allí en más, Edipo es el 

nombre de un desfiladero por el cual la relación al Otro y no sólo al primordial – es lo 

que implica la metáfora paterna – se deshace en dos caminos: uno que conduce a 

los que no son, otro a los que no tienen. De allí la poética fórmula del amor: “dar lo 

que no se tiene a alguien que no lo es”.  

Dos preguntas nos acercan a la misma cuestión: ¿la incidencia del Otro anula toda 

eficacia a la existencia del órgano? ¿Las marcas del lenguaje que el Otro infiere, 

hace inoperante el agujero real? 

2 – Desde L’étourdit y Encore con Lacan hemos de distinguir una vuelta que 

extiende el planteo. En las fórmulas de la sexuación una barra vertical divide el 

espacio entre los que se dicen hombre y los que se dicen mujer. Barra de la 

diferencia, es también de una articulación. Dos lógicas se proponen que expongo en 

su mínima estructura: 

a) Una lógica fálica de incompletud. El límite, marcado por la excepción, instaura 

la infinitud. 

b) Una lógica del no-todo. La ausencia de límite, que se marca en la inexistencia 

de la excepción, muestra a lo real que no hace todo, no hace conjunto. 

                                                
1 Butler, Judith: “El género en disputa”, Editorial Paidós, Barcelona, 2007.  



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 2 

¿Cuál es la articulación de estas dos lógicas?: en ambos lados de la barra, es el 

significante de la falta en el Otro, Φ, el que en distintas sintaxis escribe las cuatro 

fórmulas modales: la necesaria, la posible, la imposible, la contingente. La barra 

vertical que separa las dos lógicas es también la que las pone espalda con espalda, 

con flechas que la atraviesan y las enlazan: como Kierkegaard con su amada 

Regina, es la suspensión del goce a-sexuado de la pulsión el que permite un goce 

de segundo grado. El goce a-sexuado, como el goce del órgano, son fálicos y es su 

sobrepaso el que conduce a un goce suplementario, por eso mismo llamado extra: 

extra del fálico y del goce a-sexuado. Pues el goce, en tanto sexual, es fálico. ¿Y el 

extra? Como lo enseñan los místicos, es el valor del agujero, el que muestra a lo 

Real por lo que lo consagra: no-todo. “Que muero porque no muero” dice la mística, 

pues la ausencia del ser, cuando se hace agujero, encuentra el estremecimiento del 

cuerpo y del ser. 

3 – Entonces, ¿de qué tela se hace un género? La banda de Slade  

  

con la que hace años escribimos el cuerpo erógeno2 nos muestra que al género no 

lo decide la “sabia” naturaleza ni las ilusiones imaginarias de los que proclaman el fin 

de la heterosexualidad. Una vez más, con Lacan, heteros es aquel que encuentra en 

el Otro el agujero real del goce, que no se iguala a ninguna anatomía, pues es el 

agujero de un real enlazado. Otro modo de decir que la tela que nos compone en el 

género de cada uno no es natural, ni es puro verso. Se teje con las tres cuerdas que 

bien anudadas nos ponen en banda, no la del delito sino la del goce enlazado “en la 

escala invertida de la ley”3.     

                                                
2 Vegh, Isidoro: “Hacia una clínica de lo real”, pág. 80, Editorial Paidós, Buenos Aires, 1998.  
3 Lacan, Jacques: “Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien”, en 
Écrits, Éditions du Seuil, Paris, 1966, p. 827. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 3 

4 – No debiera sorprendernos que aquel que interrogó con “ferocidad psicótica”4 las 

incidencias del lenguaje en la relación del sujeto con el mundo, fuera quien en una 

de sus obras consagradas, el “Tractatus Logico – Philosophicus” – me refiero a 

Ludwig Wittgenstein – mencionara a la experiencia mística como al encuentro con 

una totalidad localizada. Es que no es lo mismo el margen izquierdo de la hoja que 

el derecho: el Logos renguea para decir lo Real pero solo alcanza su docta 

ignorancia cuando hace su limitado y por eso infinito camino.  

La totalidad localizada no se iguala a la sensación oceánica que Freud tuviera que 

cuestionar en su aspiración teológica a su respetado amigo Romain Rolland. Lo 

indecible surge en el límite del decir, y así protege al sujeto de la ilusión del Otro, 

retorno al paraíso perdido que nunca se tuvo. 

Michel Foucault desconfiaba del concepto psicoanalítico de deseo. En su lugar, 

reclamaba más placer. Ciertamente es posible pero no asegura más goce ni mejor. 

La transgresión puede ser regresiva, a la búsqueda del goce del Otro inexistente; o 

creativa, cuando la verdad encuentra lo Real: del agujero verdadero porque aceptó 

el agujero principal; del agujero del Otro real porque primero aceptó la falta que no 

es falla salvo cuando falta.   

Buenos Aires 

Mayo de 2009  

 

                                                
4 Lacan, Jacques: “Logique du fantasme”, clase del 18 de enero de 1967.  


