
IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 1 

Autor: Urania Tourinho Peres - Colégio de Psicanálise da Bahia 

Título: Âncoras da escuta 

Dispositivo: Plenarios 

 

 

Juventude,  poesia, e   barbárie não   são                       

inimigas: no olhar do bárbaro há inocência, 

no do jovem, apetite de vida, e no do poeta 

há assombro. 1 

Octavio Paz.  

                                                                                                                                                                

                                       

A leitura do artigo de Carlo Ginzburg, Estranhamento Pré-história de um 

procedimento literário, foi um estímulo para continuar pensando a especificidade da 

psicanálise.2 Quando estamos trabalhando alguma questão, quando a mantemos 

permanentemente em nosso pensamento, parece que algumas leituras nos atraem 

ou criamos uma particular sensibilidade para retirar c ontribuições de tudo o 

que lemos, e, por que não, de tudo o que contemplam os  e escutamos . Assim foi 

com o texto que citamos do Ginzburg. Ora, a questão do estranhamento, em 

princípio, deve nos acompanhar, ser familiar, se verdadeiramente atuamos da 

maneira que nos sugere Freud, sem um saber prévio, com estranhamento, portanto. 

Por outro lado, sabemos que o estranhamento da realidade, tão comum às crianças 

ainda não excessivamente domesticada pelo aprisionamento das palavras, é, 

também, um elemento essencial para a criação, seja em que campo for. É 

exatamente por estranhar o já dito, o já sabido, o já construído, o já visto e escutado 

que podemos inovar. 

Ginzburg parte da análise de uma carta enviada por Viktor Chklovski a Roman 

Jakobson, em 1922. Dois nomes que estariam associados, posteriormente, ao 

primeiro formalismo russo. Vou transcrever um trecho que o nosso autor cita, pois, 

foi exatamente aí que a questão colocou-se para nós.  

                                                
1 PAZ, OCTAVIO – Vislumbres da Índia – um diálogo com a condição humana.  Editora Mandarim, 
1997 São Paulo. P.18. 
2 GINZBURG, Carlo – Olhos de Madeira- Nove Reflexões sobre a Distância  ps . 15 - 41.  



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 2 

 

Para ressuscitar nossa percepção da vida, para tornar sensíveis as coisas, para 

fazer da pedra uma pedra, existe o que chamamos de arte. O propósito da arte é 

nos dar uma sensação das coisas, uma sensação que deve ser visão e não apenas 

reconhecimento. Para obter tal resultado, a arte se serve de dois procedimentos: o 

estranhamento das coisas e a complicação da forma, com a qual tende a tornar mais 

difícil a percepção e prolongar sua duração.3  

 

Chklovski chama a atenção para uma distinção entre visão e reconhecimento. O ver 

comportando o estranhamento, a possibilidade de captação do novo e o reconhecer 

como uma incorporação do já sabido. Divisão que nos poderia conduzir a uma outra 

distinção, que nos é familiar, entre o  escutar e o ouvir, entre o dizer e o falar. A 

escuta analítica, despojada do reconhecimento automático, é uma escuta que não 

se esgota na compreensão do escutado, mas faz leitura do dito com base na 

dimensão de escritura que traz a fala  do analisando. 

Poderíamos dizer, plagiando o trecho citado: para ressuscitar nossa escuta, para 

tornar as palavras, palavras, para encontrar o dizer no dito, existe a psicanálise e, 

podemos acrescentar, a poesia. O propósito da psicanálise é nos dar uma audição  

das palavras que deve ser escuta, leitura da palavra,  e não reconhecimento. Para 

obter tal resultado, a psicanálise serve-se de dois procedimentos: o estranhamento 

das palavras e a complicação dos conteúdos, com os quais tende a tornar mais 

difícil a escuta e prolongar a sua duração.    

Ainda no mesmo texto, Ginzburg evoca a noção proustiana de memória involuntária.  

Proust publica o primeiro volume da Recherche em 1913. Sabemos que toda a obra 

do genial escritor francês repousa sobre a memória, e cremos não ser por acaso que 

sem registro que se tenham lido, Freud também trabalha a memória. Proust nos 

apresenta uma distinção entre a anamnese, ou seja, o que ele se refere como a 

memória intelectual e a memória involuntária. A primeira, monótona, desprovida de 

encanto e atrativos. Uma reprodução empobrecida, a que acrescentaríamos, sem 

surpresa, estranhamento e sideração. A segunda, uma construção criativa do 

passado.   

                                                
3 Idem, p.16. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 3 

“[...] la meilleure part de notre mémoire est hors de nous [...] Hors de nous? En nous 

pour mieux dire, mais dérobée à nos propes regards,  dans un oubli plus ou mois 

prolongé. C’est grâce à cet oubli seul que nous pouvons de temps à autre retrouver 

l’être que nous fûmes”.4  

 

 

...a maior parte de nossa memória está fora de nós,[...] Fora de nós? Em nós, para 

melhor dizer, mas oculta a nossos próprios olhares, num esquecimento mais ou 

menos prolongado. Graças tão somente a esse olvido é que podemos  de tempos a 

tempos reencontrar o ser que fomos...5 

 

Mais que uma transmissão de fatos de uma maneira linear, importa a Proust “uma 

exposição de lembranças na ordem em que elas se apresentam ao espírito”.6 Para 

Proust, o lado criativo da rememoração, quando uma simples captação de um 

perfume pode conduzir a elaboração presente, de  um momento vivido no passado, 

carregado de impressões e sentimentos.   Não há uma preocupação com os dados 

da realidade, com a sucessão de fatos no tempo, o “espírito” cumpre sua missão. 

Chklovski extrai a idéia de estranhamento, sobretudo, de exemplos na obra de 

Tolstoi, dentro de uma tradição intelectual, que, para Ginzburg, remota a Marco 

Aurélio na busca do “verdadeiro princípio causal como antídoto para as falsas 

representações (...) o estranhamento é um meio para superar as aparências e 

alcançar uma compreensão mais profunda da realidade”.7   

O autor, em que pese marcar uma distinção no que se refere ao estranhamento em 

Tolstoi e Proust - qualificando o primeiro como uma “crítica moral e social” e o 

segundo como uma procura de “uma imediatez impressionista” - os unifica, 

entretanto, como “uma tentativa de apresentar as coisas como se vistas pela 

primeira vez”8. 

                                                
4 Michel- Thiriet, Philippe, Quid de Marcel Proust  in  Proust, A La Recherche du Temps Perdu, 
Editions Robert Laffont, Paris, 1987, p.214                                                                     
5 Proust, Marcel Em busca do tempo perdido, A sombra das Raparigas em Flor. Editora Globo. Rio de 

Janeiro, 1981 Tradução de  Mário Quintana. p. 172 
6
  Idem, p. 215.  “ un exposé des souvenirs dans l’ordre où ils se présentent à l’esprit.”  
7 Ginzburg, op cit p.36. 
8 Ginzburg, op cit p. 36. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 4 

Em 1899, Freud publica seu texto “Uber Deckerinnerungen”9, traduzido para o 

português como “Lembranças Encobridoras”. A preocupação com a memória o 

acompanha desde os seus primeiros escritos. Entretanto, o texto que comentaremos 

é o que apresenta com maior riqueza as suas primeiras descobertas e especulações 

sobre o tema. Freud se interroga por que e a partir de que a memória estabelece 

uma seleção entre os elementos da experiência, suprimindo, frequentemente, o mais 

importante e retendo fatos insignificantes. A lembrança encobridora tem o seu valor 

como lembrança, menos pelo conteúdo que apresenta do que pelas “relações 

existentes entre esse conteúdo e algum outro que tenha sido suprimido”. Freud nos 

chama a atenção para a complexa construção que se efetua entre os resíduos de 

lembranças e as alterações por que passam as recordações que encobrem esses 

fatos. As lembranças são construções que se efetuam ao longo da vida, em que 

fragmentos registrados de uma experiência são adornados com acréscimos 

posteriores, qual um mosaico que se constrói de pequenas peças e que acaba por 

compor um todo mais ou menos harmonioso. O texto dirige-se especialmente para 

as lembranças infantis, e ele acaba por concluir que o retrato que fazemos da 

infância não decorre de uma fidedignidade à experiência, mas é, em verdade, 

revestido pela influência de períodos posteriores, nos quais ocorreram as 

recordações. 

Freud irá referir-se, posteriormente, às lembranças encobridoras como “fantasias 

retrospectivas”. Não podemos, portanto, evitar o estranhamento frente às nossas 

recordações. Um passado revisitado, contemplado como se fosse pela primeira vez. 

Um passado que cede o lugar do vivido ao lugar do construído, pois a rememoração 

é uma construção, como nos lembra Proust, um trabalho do espírito.  

Freud não se afasta da memória involuntária proustiana, e não é difícil encontrar 

uma aproximação entre as preocupações dos dois autores. A obra de Proust foi, 

sem dúvida, um exercício de rememoração, e podemos acompanhar a importância 

que ele atribuiu ao esquecimento, pois, só o esquecimento permite a riqueza da 

recordação pelo exercício da memória involuntária. O esquecimento, sem dúvida 

alguma, é condição do  estranhamento. O elemento de criação impõe-se ao fator 

                                                
9 FREUD, SIGMUND Lembrança encobridora, Obras Completas  2 ed. 1969, Rio de Janeiro  



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 5 

reprodução. Não há, pois, recordação sem criação. Não há reconstrução da 

realidade sem a implicação subjetiva, e a busca do artista atesta essa evidência.  

Mas a psicanálise não se satisfaz em ser arte, ela não é arte, tampouco aceita as 

limitações da cientificidade. Entre arte e ciência ela oscila, quem sabe, talvez, a nos 

abrir um novo caminho.  

 Em 12 de março de 1958, no seminário  As formações do inconsciente, Lacan nos 

diz: 

O pressuposto mínimo de nosso trabalho é que vocês percebam o que tentamos 

fazer aqui. O que é, em outras palavras, levá-los sempre ao ponto em que as 

dificuldades, as contradições e os impasses que são o tecido de sua prática possam 

aparecer diante de vocês em seu verdadeiro alcance, ainda que vocês se esquivem 

deles, reportando-se a teorias parciais ou até mesmo praticando escamoteações e 

deslizamentos de sentido nos próprios termos que empregam, os quais são também 

a sede de todos os álibis.10 

 

Essa busca da especificidade de nossa prática nos levou mais uma vez a ancorar 

em outros mares. A leitura de uma aula ministrada por Michel Foucault em 23 de 

fevereiro de 1983, e publicada no le magazine littéraire 11n. 435, p.60, nos faz 

avançar em nosso caminho. Foucault diz que irá analisar, na série de textos que 

propõe, o tema da escuta na filosofia, e inicia esquematizando três pontos. 

1- A filosofia não será um discurso, não será real se não for 

escutada. 

2- Um discurso filosófico não será real se não for 

acompanhado, sustentado e exercido como uma prática, através de uma série de 

práticas.  

3- A terceira questão refere-se às provas a que Platão 

submete Dión e nas quais ele fracassa. Dión recusa a seguir o longo caminho da 

filosofia e não escuta a primeira lição, admitindo que já sabia “as coisas mais 

importantes”. Ele não enfrenta as duras práticas e exercícios e comete “uma falta 

direta e imediata”. Escreve um tratado de filosofia, um manual, e, por fazê-lo, Platão 

                                                
10 Lacan, Jacques, As Formações de Inconsciente, Seminário livro 5. Jorge Zahar Editor, Rio de 
Janeiro, 1999 p. 280 
11 Le magazine littéraire n. 435 p. 60 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 6 

aponta aí a sua incapacidade para encontrar o real da filosofia. Platão recusa-se a 

escrever.  

 

A ênfase na escuta, o exercício de uma prática e a impossibilidade do saber ser, 

objetivado e contido em um manual, são pontos que se aproximam, novamente, da 

psicanálise.  

A experiência com a psicanálise - desde a análise pessoal ao trabalho com a teoria 

ou o convívio institucional - vai fortificando a incredulidade no já sabido, no já 

conhecido, e desenvolvendo exatamente a nossa capacidade de estranhamento. 

Não apenas a nossa escuta assume uma dimensão inovadora, mas toda a nossa 

percepção da realidade. A especificidade da psicanálise ganha força na medida em 

que amplia o seu universo familiar de parentesco com a ciência, a arte, a literatura, a 

matemática, a filosofia e a religião que bordejam o nosso fazer e comparecem em 

nossas escutas e falas. Trago para o plural, mas trabalhamos no singular: cada 

analista, cada analisante.  Singularidade levada ao extremo na prática de cada um.  

A leitura do seminário de Lacan de 1978 – 1979, que recebe o título O momento de 

concluir, constitui-se para mim sempre renovada e sempre produtora de um efeito de 

estranhamento. Leio, de um lado, as conclusões a que chega Lacan depois de anos 

de prática clínica e ensino, sempre mantendo a preocupação de nos transmitir, ou 

dar a si mesmo, a resposta do que é a psicanálise, o que é o inconsciente e, 

sobretudo, o que é este legado que nos deixou Freud. Por outro lado, encontramos 

um grande esforço, aqui não-conclusivo, de buscar um caminho ou, melhor dito, um 

esforço de realização de um apelo, uma aspiração que seguramente o sustentou por 

toda a sua vida - encontrar a resposta que ele sabe não existir.  

O sonho e sua interpretação foi a porta principal de que Freud se serviu para iniciar 

a sua aspiração de ser um descobridor. Lacan retoma a palavra usada por ele: 

wunsch e  nos adverte: wunsch é uma palavra alemã que pode ser pensada como 

um anelo, uma aspiração, um voto dirigido a alguém, a um interlocutor e, assim 

sendo, conclui Lacan, encontra-se na magia. Um sonho transporta, quem sabe, a 

aspiração de toda uma vida ou toda nossa vida não passa de um sonho. “Freud na 

Interpretação dos sonhos, sobre o sonho, por associação livre ele sonha”. 12  

                                                
12 Lacan, Jacques.O Momento de Concluir. Seminário inédito, aula de 11 de abril de 1978. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 7 

Lacan nos sinaliza no seminário citado dois caminhos, talvez seja melhor dizer que 

encontrei dois caminhos indicados como conclusivos, possíveis de responder ao seu 

apelo ou, quem sabe, responder ao nosso: a poesia e a matemática. Ele assinala o 

caráter de escritura das matemáticas: “Las matemáticas hacen referencia al escrito, 

al escrito como tal, y el pensamiento matemático es el hecho de que uno pueda 

representarse un escrito”. As matemáticas respondem ao apelo  de Lacan, e ele 

elege um interlocutor no tempo em que elege a matemática. Ele interroga Soury, e 

frente à resposta do matemático diz: “ Assim é. Que bom, estou muito contente de 

saber porque havia quebrado minha cabeça com esse erro. Bem, creio que Soury 

atendeu a nossos votos, e de minha parte continuaria na próxima vez. Así es. 

Bueno, estoy muy contento de saberlo porque me habia roto la cabeza com esse 

error. Bien, creo que Soury há colmado nuestros votos y por mi parte continuaria la 

próxima vez.” Soury preencheu, atendeu (será que podemos usar esse verbo?), mas 

não encerra a sua busca, pois suas últimas palavras são: “Por mi parte continuaria la 

próxima vez.”13 

Tomo essa afirmativa de Lacan porque encontrei nela um instante de seu 

apaziguamento frente à estranheza de sua busca sempre dirigida a um real 

impossível de ser atingido pela palavra.  Dedicando-se a uma prática da palavra, 

será no campo da matemática que seu voto, sua aspiração, seu wunsch será 

apaziguado, preenchido. 

A psicanálise “uma prática da palavra que procura desconstruir pela palavra o que 

foi por ela construído”, mas de que desconstrução se trata , se para a psicanálise o 

que importa é a inscrição do sujeito na ordem simbólica, o ser falante?   Talvez por 

isso mesmo o analista procure a retórica, a lógica, a topologia, a arte, em sua 

tentativa de bordejar a verdade que ele sabe por princípio ser enganosa, pois as 

palavras enganam. (2). Tentamos dizer a verdade, diz Lacan, mas isso não é fácil, 

pois grandes são os obstáculos para que se a diga. A verdade tem a ver com o real 

e com a sua impossibilidade de ser dito. Tendo a palavra sempre como uma 

tentativa,  e com a convicção de que o mistério do mundo não se revela, e as 

tentativas de explicação são hipóteses, Lacan deposita no trabalho com a topologia, 

                                                
13  Idem, p. 69. Así es. Bueno, estoy muy contento de saberlo porque me habia roto la cabeza com 
esse error. Bien, creo que Soury há colmado nuestros votos y por mi parte continuaria la próxima 
vez.”  



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 8 

nós e tranças, a aspiração de poder nos mostrar como opera o analista e, 

consequentemente, o que nos desvela a psicanálise. Situando o fantasma como 

ponto de partida de toda racionalidade, ciência, arte, filosofia e religião, o que se 

repete é a origem fantasmática, “e o fantasma não é um sonho é uma aspiração”.14 

No início está, pois, o fantasma, nele e a partir dele construímos ou ancoramos 

nossa construção da realidade, e dentro desta a da psicanálise. 

Voltamos ao título do seminário O momento de concluir e nos interrogamos 

duplamente: qual, de fato, é o tempo, o momento de concluir, e que conclusão 

acontece, se conclusão há? O seminário seguinte será A Topologia e o Tempo, e 

Lacan inicia dizendo : “Há uma correspondência entre topologia e prática. Essa 

correspondência consiste nos tempos [...] Há apesar de tudo uma hiância entre 

psicanálise e topologia , é nisso que me esforço...”15 

Devo concluir, e quero fazê-lo na certeza que a psicanálise é um esforço, um 

esforço de nos deixar guiar pela nossa aspiração, nossos votos e sonhos. Cada um 

de nós joga sua âncora no porto mais próximo do seu desejo. A minha âncora está 

lançada na resposta que uma prática me confirma, ainda que no mar do 

estranhamento.  

 

 

 

BIBIOGRAFIA 

 

GINZBURG, Carlo – Olhos de madeira, Companhia Das Letras, 2001, São Paulo.  

PROUST, Marcel – Em busca do tempo perdido – À Sombra das Raparigas em Flor,  

vol II, Editora Globo,  Rio de Janeiro,1981 

PROUST, Marcel  - A La Recherche du Temps Perdu, Éditions Robert Laffont, S.A. , 

Paris 1987. 

LACAN, Jacques – O momento de concluir, Seminário XXV,  1977-1978, inédito. 

LACAN, Jacques – A topologia e o Tempo, Seminário XXVI, 1978 -1999, inédito. 

 

 

                                                
14 Idem. p.1 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 9 

 

 

 

                                                                                                                                                   
15 Lacan, Jacques Seminário XXVI A Topologia e o Tempo  Classe de 21 de novembro de 1978. 


