
IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 1 

Autor: Claudio Mangifesta  

Título: Corps 

Dispositivo: Mesas Simultáneas de Trabajos Libres                                                                                     

 

La problématique du corps, située en tant qu’objet et en tant que concept, résiste à 

toute forme de clôture, qu’il s’agisse de la certitude instituée ou de la cristallisation 

d’une vérité qui s’avère dogmatique et unique, tout en renouvelant à chaque pas une 

question qui n’arrête pas d’être insistante. En effet, qu’est-ce qu’un corps? Ou, plus 

précisément: Qu’est-ce qu’un corps à partir de la découverte freudienne? Comment 

son tissu est-il constitué? Comment sa trame est-elle constituée? Ce concept, s’est-il 

modifié avec le développement de la théorie analytique? 

L’expérience analytique crée la possibilité de l’émergence d’un autre corps –bien que 

l’on puisse dire que déjà chez Freud on se retrouve face à de multiples corps– 

reposé sur le divan; c’est le corps de “l’anatomie imaginaire” de l’hystérie dont les 

“voies” ne répondent pas aux voies nerveuses de la neurologie mais à des facteurs 

liés aux mots, et qui se montre comme un corps fragmenté imaginairement, c’est-à-

dire, comme un corps marqué par le désir et la castration. 

Un corps libidinal, support d’investissements et de fixations, qui a trait aux zones 

érogènes, qu’il faut mettre en rapport avec la pulsion et que nous pourrions 

considérer une surface capable de supporter l’écriture. Ainsi, les symptômes 

hystériques ressemblent-ils à des messages chiffrés comme s’il s’agissait d’une 

écriture hiéroglyphique ou un rébus, adressés par le sujet à celui qui soit capable de 

les lire. 

Un corps en tant qu’image, le corps unifié du narcissisme; etc. 

L’hystérie nous a appris que le corps ne répond pas à la biologie. Le corps ne se 

réduit pas à l’organisme ni finit dans les limites de notre peau car il est traversé par le 

langage. C’est une manière de dire que la réalité organique est bouleversée par 

l’impact signifiant du langage, et que ce qui éclate de cette manière est la dichotomie 

cartésienne de la res cogitans et la res extensa, la pensée et l’extension, le cogito et 

les espaces corporels. Une proposition freudienne qui bouleverse la raison 

cartésienne car le corps n’en est pas uniquement son extension mais il implique 

également une dimension de jouissance. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 2 

Pour la Psychanalyse, le sujet parlant assure le champ du langage. Le langage 

précède le sujet, et comme suite de la mortification de la jouissance, de la chair, c’est 

le langage celui qui marque son corps, laissant ainsi une inscription et introduisant à 

son tour l’idée d’un manque. Paradoxe qui permet de gagner un mot étant donné la 

perte de jouissance, supposée totale. Opération qui laisse donc un reste. Il ne s’agit 

pas de l’anatomie (dont Freud faisait la destinée) mais de l’ana-tomie: fonction de 

coupe. 

Ce corps qui “est vu comme un objet autre”, troisième, suit-il sa conceptualisation, 

étant la même dans la théorie psychanalytique, à partir de l’introduction des trois 

registres? 

Un bref parcours du concept chez Lacan aide à situer l’efficacité dans l’intervention 

analytique. 

Dans son travail fondateur sur le Stade du Miroir, Lacan parle de la constitution de 

l’image du corps en tant que totalité à partir de l’image (unifiante) que le miroir lui 

renvoie de l’Autre, et de la correspondante constitution du Moi. Entre prématuration 

et anticipation, entre déchirement et unification, entre la multiplicité de perceptions du 

moi et l’image visuelle, le corps émerge en tant que support de l’instauration du moi; 

celui-ci conçu comme la projection d’une surface (celle du corps) sur une autre 

surface (le champ de l’Autre). Un corps qui se montre à nous et que nous 

appréhendons comme une forme en raison de son apparence: “Les hommes adorent 

cette apparence du corps humain. Ils adorent, en somme, une image pure et simple”. 

Image dont l’effet est de constituer une “concordance biunivoque entre deux 

systèmes”. Le signifiant introduit l’idée d’unité, tout en créant le corps comme 

représentation, mais en même temps, il fait qu’un corps en tant qu’organisme se 

perde, tombe dans la place de l’inconnu car “on ne sait pas ce qu’est un corps vivant; 

il s’agit d’un thème pour lequel nous avons recours à Dieu”. 

Dans “La Troisième”, en proposant l’écriture borroméenne pour les trois registres, le 

Réel, le Symbolique et l’Imaginaire, le corps apparaît clairement inscrit dans l’anneau 

imaginaire. Mais bien que l’Imaginaire implique le corps, cela veut-il dire que le corps 

est réduit à l’Imaginaire? Une lecture plus attentive du Stade du Miroir ne nous 

indique-t-elle pas d’autres dimensions du corps déjà présentes là? Et Lacan n’avait-il 

pas introduit, lors de ses premiers séminaires, le concept de “corps des signifiants”? 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 3 

Impact du mot sur le corps. Des mots, des phonèmes, des lettres qui concernent le 

corps et le marquent. Corps du symbolique ou ensemble des signifiants au moyen 

duquel le corps est parlé; livre de chair où sont inscrits les signifiants de l’exigence 

de l’autre et qui véhiculent, par conséquent, les désirs des Autres parentaux, avant 

même la naissance de l’enfant. 

Dans un autre point, lorsqu’il parle des deux types de trous qu’il y a dans le tore, il 

remarque la manière dont on met en question le thème de l’espace. Chez Descartes, 

l’espace est extensif mais “c’est l’idée d’un autre genre d’espace celle qui nous fonde 

le corps”. Espace topologique: le tore qui “ne semble pas être un corps” sert à 

montrer que le corps, en tant que surface, n’annule pas le trou de la castration; il est 

représenté dans cette figure par l’axe ou trou central. 

Moyennant les années 1970, Lacan réalise un replacement du concept de corps, en 

faisant un changement dans son statut. À cet égard, il est explicite dans “L’insu que 

sait de l’une bévue s’aile à mourre”: “Je me suis rendu compte que consister voulait 

dire qu’il fallait parler du corps, qu’il y a un corps de l’Imaginaire, un corps du 

Symbolique –la langue– et un cops du Réel dont on ne sait pas comment s’en tirer.” 

Le Réel, “mystère du corps qui parle”. La structure n’est pas seulement le 

symbolique mais maintenant elle est constituée des R.S.I. noués de façon 

borroméenne. Corps; tressage, tissu du réel noué à l’effet symbolique du mot et à 

l’imaginaire de la représentation. Corps en tant que substance jouissante, aussi bien 

du signifiant que du sens, qui font la base d’une clinique qui pousse ses limites pour 

aborder les différents nœuds ou cassures dans n’importe lequel de ses trois fils, 

dans tous les points de croisement dans le tressage de ce tissu très mal à l’aise. 

Corps réel. Très difficilement homologué parfois à l’organisme ou à une physiologie 

qui apparaît comme exclue. 

Le réel du corps. Cela comprend tout ce qui, appartenant au corps, échappe aux 

tentatives de symbolisation ou d’imaginarisation. 

Le corps du Réel. Concernant une logique, celle des nœuds, celle du pas-tout, celle 

de la sexualisation. Difficulté du sujet à assumer “pas de rapports sexuels”. 

Si le corps n’apparaît dans le Réel que comme un malentendu, nous pourrons 

intervenir et agir sur lui en l’abordant à partir du recours que possède le langage pour 

s’approprier le réel. 



IV CONGRESO INTERNACIONAL DE CONVERGENCIA 
LA EXPERIENCIA DEL PSICOANÁLISIS. LO SEXUAL: INHIBICIÓN, CUERPO, SÍNTOMA 

8, 9 y 10 DE MAYO DE 2009  / BUENOS AIRES - ARGENTINA 

 4 

Prééminence d’une géométrie du tissu, du fil, du point, de la coupe, qui est un besoin 

essentiel –nous dit Lacan– pour “l’appréciation de ce qui constitue le tissu d’une 

psychanalyse”. 

 


