
1

Déchiffrez-moi ou dévorez-moi !1

Celui qui s'abandonne à la passion
s’expose précisément à un risque : celui de l’abandon.

Roland Gori, 2004, p. 30.

Il existe un lien étroit entre l’émergence des passions et celle des mots et du

langage. Cela fait deux mille ans que les passions ne sont plus traitées dans le champ de

la rhétorique aristotélicienne. Aristote (332 av. J.-C.) voulait décrypter ce qui animait

l'homme avec ses questions sur l'être et, dans ce mouvement, il cherchait la vérité des

passions.  Pour  le  grand philosophe,  chaque passion  est  un  moment  rhétorique  dans

lequel l'art de travailler avec les mots s'expérimente sans exclure la perte réelle qui se

produit dans ce processus, dans lequel la vérité échappe à ce qui a été dit.

           C’est dans le travail d’investigation du pas connu de ce qui échappe aux dires

que la psychanalyse s’offre comme un outil puissant fondé sur la règle fondamentale :

« parler,  c’est  la  réponse  à  une  demande  de  traitement  ».  Ainsi  se  fabrique  «

l’ignorance »  postulée  par  Lacan,  déduite  de  l’excentricité  de  l’être  par  rapport  à

l’exigence que tout analysant adresse dans le transfert à l’analyste : « Et pourtant, que le

sujet s’engage à la recherche de la vérité comme telle, c’est essentiellement parce qu’il

se situe dans la dimension de l’ignorance, qu’il le sache ou qu’il ne le sache pas c’est

exactement la même chose.» (LACAN, 1975, p. 306).

         Que serait-il possible de croire quand les discours et les images échouent et ne

font plus fonction d’énigmes à déchiffrer ? La règle fondamentale de la psychanalyse

vaut  comme  dire,  dans  lequel  le  dispositif  transférentiel  fonctionne  comme  une

ressource  rhétorique  capable  de  montrer  à  l'analysant  que  l'analyse  des  symptômes

s'effectue par le déchiffrement, via le signifiant, par la production du dire comme cause

de l'être.

Lacan nous prévient, dans la dernière partie des  Écrits, « Variantes de la cure-

type  »,  que  le  psychanalyste  doit  savoir  ignorer  ce  qu'il  sait  pour  que  le  transfert

1 Texte présenté au « Colloque International de Convergence, Mouvement Lacanien pour la Psychanalyse
Freudienne : « AMOUR, HAINE, IGNORANCE : Défis dans la direction de la cure », Buenos Aires -
Argentine,  31 mai 2024.  Auteurs représentant  de l'ELPV-RJ :  Filipe L. Leme,  Flavia Chiapetta,  José
Nazar, Nathalia Figueira et  Teresa Palazzo Nazar.



2

s'établisse et que l'analyse ait lieu. Cependant, il convient de se demander : comment

maintenir le principe qui est à la naissance du transfert en psychanalyse, c'est-à-dire

parler librement, pour qu'une analyse aboutisse à sa fin par une ignorantia docta2 ?

          En 1973, Lacan invente le Réel à partir d'une déclaration d'amour : « […] Je te

baptise Réel, car si tu n'existais pas, il faudrait t'inventer ». Pour Lacan, le Réel n’est pas

étranger à la réalité, mais désigne un point qui échappe à la représentation imaginaire-

symbolique. Il désigne l’essence de la réalité, mais dans une certaine antinomie avec

elle.

       À l’époque contemporaine,  nous vivons une grande transition.  Une sorte  de

dystopie  permanente  impose  l’existence  de  sujets  autonomes,  déconnectés  de  leur

propre histoire ; trop connectés en « réseaux », déconnectés de la réalité elle-même.

L'homme contemporain est seul et déraciné de ses références.

Témoigner du changement dans le domaine de la culture, du passage de l'être

analogique  à  l'être  numérique,  représente  un  grand  défi  pour  la  pratique

psychanalytique,  car cela implique le non-savoir,  c'est-à-dire que nous passerions de

l'impossible de savoir à la promesse d'une connaissance totale offerte par des machines

artificielles.  Ce  serait  un  drame  d’une  certaine  manière  exposé  par  Lacan  dans

Radiophonie. Là, de quoi nous met-il en garde ? L’homme porte en lui un dispositif

virtuel marqué par des signes qui pulsent de représentations répétées et créatives.

Souvenons-nous également de Georges Bataille :

Nous sommes des êtres discontinus, des individus qui meurent isolés dans
une aventure inintelligible, mais nous sommes nostalgiques d'une continuité
perdue.  Nous  tolérons  à  peine  la  situation  qui  nous  lie  à  l’individualité
fortuite, à l’individualité périssable que nous sommes. En même temps, nous
avons  un  désir  angoissé  de  la  durée  de  ce  périssable,  nous  avons  une
obsession  d'une  continuité  primaire,  qui  nous  reconnecte  généralement  à
l'être (BATAILLE, 1957-2004, p. 39).

La science repose  sur  le  principe  selon lequel  toute  chose peut  être  abordée

comme  un  objet  à  connaître.  Les  hommes  peuvent-ils  également  y  être  inclus  ?

Descartes a compris la nécessité de se rapprocher de la nature pour, à un moment donné,

en devenir le maître. Lorsqu'il rédigeait le Les passions de l'âme, en 1649, il privilégiait

la relation entre le corps vivant et l'âme pour tirer des conclusions sur la manière dont

2 Selon le concept du cardinal Nicolas de Cusa, l'un des premiers philosophes de l'humanisme de la
Renaissance, auteur de Nicolas de Cues, publié en 1440, un ouvrage qui remet en question le savoir qui
naît de l'ignorance de soi.



3

l'homme pouvait utiliser l'intelligence pour bien gérer ses passions. Probablement, cela

n’incluait pas le sujet lui-même dans la nature à connaître et à dominer.

Si la vision d'Aristote est théologique, pour Descartes,  les fonctions de l'âme

sont des pensées, qui peuvent être produites par l'âme (volonté) ou reçues de l'extérieur

(perceptions). Selon ce dernier, les passions résulteraient d'un mécanisme corporel et

involontaire, ce qu'on appelle le « mouvement de la glande pinéale » qui, pour lui, serait

la jonction du corps et de l'âme.

Pour aller  directement  à la  fin  du XIXe siècle,  Freud, avec la  découverte  de

l'inconscient, montre que le déchiffrement des symptômes est la manière symbolique de

traiter les effets imaginaires des passions. Parce qu'il ne croyait pas au déterminisme

subjectif, il attribuait la raison de son symptôme au sujet lui-même ; d'où la nécessité

pour  le  sujet  de  parler  pour  trouver,  dans  les  trébuchements  des  formations

inconscientes, des réponses possibles à sa souffrance. Il invente donc la psychanalyse

basée sur deux principes.

La première prend en compte l’ignorance située du côté du refoulement. Dans ce

cas, le sujet ne sait pas que son symptôme est un savoir dont les coordonnées ont besoin

d'être déchiffrées par l'interprétation dont le symptôme est lui-même une interprétation.

L'ignorance n'est pas identique à ne pas savoir. Lorsqu’elle est révélée, elle devient un

non-savoir (réel) et cesse d’être une passion.

Le deuxième principe est éthique. C'est le désir comme ce qui prend en compte

la  non-savoir  du Réel.  Dans « Variantes  de la  cure-type »,  Lacan reprend ces deux

principes,  notamment éthiques,  et  dit  que la  psychanalyse doit  être  incluse dans  les

sciences, qui avancent dans le travail d’élaboration de savoir qui permettent à certains

restes de toujours relancer la recherche.

Enquêter sur les questions contemporaines sur les passions implique de rappeler

qu’elles ne peuvent être confondues avec la pulsion et le désir. Descartes nous aide à

soutenir  l'opposition  entre  corps  et  âme  dans  la  compréhension  de  la  formulation

lacanienne des passions de l'être. Pour Lacan, le mot « être » ne désigne pas un logos

rationnel,  pas  plus  que  la  passion  ne  renvoie  à  quelque  chose  d’animal.  Dans  les

Séminaires  I  et  XX,  nous  trouvons  deux approches  séparées  par  une  bonne période

d'années, dans lesquelles il est possible d'observer la reformulation qu'il fait de « l'être »

et de la « passion ». L'être n'existe que dans le registre de la parole. C’est réel, mais



4

c’est inscrit dans le symbolique comme une coupure ; il est l'interstice lui-même, l'écart

entre un signifiant et un autre, un mot et un autre, il habite les intervalles de cette parole.

L'être insiste sur le langage, mais ne consiste en aucun lieu délimitable par lui. S'il ne se

révèle pas comme vérité, l'être se réalise comme coupure en pleine parole.

Il convient de se demander : à l’heure où « l’intelligence artificielle » fournit de

plus en plus de réponses toutes faites basées sur un programme antérieur de données et

d’algorithmes,  comment  la  psychanalyse  peut-elle  maintenir  la  valeur  du  travail  de

décryptage du symptôme basé sur le transfert ?

En paraphrasant le mythe du sphinx de Thèbes, on pourrait faire une horrifiante

inversion  :  «  Décrypte-moi  ou  dévore-moi  »,  dans  laquelle  l'homme deviendrait  un

sphinx face à une machine totalement dénuée de passion.

Références

BATAILLE, Georges. O Erotismo[1957]. Trad. Cláudia Fares. São Paulo: ARX, 2004.

GORI, Roland. Lógica das paixões. Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 2004.

LACAN, Jacques. “Variantes do tratamento-padrão”. In: Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1998. 

______________.  Le Séminaire de Jacques Lacan, livre 1: “Les écrits techniques de Freud”. Paris: Seuil,
1975.

______________. O Seminário, XXI: os não tolos erram. Inédito, 1973.


