
1 
 

NOTES ET REFLEXIONS SUR LA FONCTION DE L’IGNORANCE ET SA RELATION A LA 

CONNAISSANCE INCONSCIENTE 

 

Ana Herrera 

Escuela de Psicoanálisis de Tucumán 

 

Lacan dira lors d'une conférence sur le savoir du psychanalyste, prononcée en novembre 

1971 : « Pour en venir au savoir, j'ai fait remarquer, dans un temps déjà lointain, ceci, 

que l'ignorance puisse être considérée, dans le bouddhisme, comme une passion, c'est 

un fait qui se justifie avec un peu de méditation ; mais comme c'est pas notre fort, la 

méditation, il n'y a pour le faire connaître qu'une expérience. [...] Je parle d'ignorance, je 

viens de dire que c'est une passion, c'est pas pour moi une moins value, ce n'est pas 

non plus un déficit. C'est autre chose: l'ignorance est liée au savoir. », fait de corrélat de 

l'ignorance. À ce point, il est important de poser l'ignorance comme une différence entre 

savoir et vérité, puisque « j'ai articulé que cette frontière sensible entre la vérité et le 

savoir, c'est là précisément que se tient le discours analytique. » Et à l'expérience 

analytique, « il y a besoin de démontrer qu'il y a dans la psychanalyse, fondamental et 

premier, le savoir ». Dans un article de Freud « Une difficulté de la psychanalyse », le 

titre même indique que le savoir en question ne passe pas confortablement, c'est qu'il y 

a une difficulté très spécifique que Freud a pour faire entrer en jeu une certaine fonction 

du savoir par la consistance même que le savoir a, ce qui fait que quand on sait quelque 

chose, le moins que l'on puisse dire est que l'on sait qu'on le sait. Là est l'essentiel, ce 

qui ajoute, à savoir le fatras en forme de moi (qui est fait là autour), c'est-à-dire ; savoir 

que celui qui sait qu'il sait, c'est moi, cette référence au moi est secondaire par rapport à 

ce fait qu'un savoir se sait. Mais « la nouveauté c'est que ce que la psychanalyse 

révèle : c'est un savoir insu à lui-même, [...] Si l'inconscient est quelque chose de 

surprenant, c'est que ce savoir, c'est autre chose, [...] c'est à savoir que le savoir insu 

dont il s'agit dans la psychanalyse, c'est un savoir qui bel et bien s'articule, est structuré 

comme un langage », c'est une subversion qui se produit dans la fonction, dans la 

structure du savoir, ce savoir, ce nouveau statut du savoir est ce qui entraîne un type de 

discours totalement nouveau, le langage dont il s'agit est le langage dans lequel on 

peut différencier le code du message, sans cette distinction minimale, il n'y a pas de 

place pour la parole, lorsque Lacan introduit ces termes, il les intitule « fonction et 

champ de la parole et du langage » ; c'est-à-dire la fonction de la parole dans le champ 



2 
 

du langage. La parole définit le lieu de ce qu'on appelle la vérité comme structure de 

fiction du savoir. 

 

Dans le séminaire 1, lorsque Lacan développe la question de la parole dans le transfert, 

il dit : « ces parties parlantes de l'homme qui [vont] bien au-delà de la parole, c’est-à-

dire jusqu'à pénétrer son être, ses rêves, son organisme ». La découverte freudienne 

nous conduit à entendre dans le discours cette parole qui se manifeste à travers ou 

même malgré le sujet. Elle ne nous dit pas cette parole uniquement avec le verbe, mais 

avec toutes ses autres manifestations. Avec son propre corps, le sujet émet une parole 

qui, en tant que telle, est parole de vérité, une parole qu'il ne sait même pas qu'il émet 

en tant que signifiant, car il dit plus qu'il ne veut dire, il dit toujours plus qu'il ne sait 

qu'il dit. Pour une représentation topologique de la question, il dessine sur le tableau un 

diamant, un polyèdre et dit : concevons que le plan médian, le plan où se situe le 

triangle qui divise en deux cette pyramide, représente la surface du réel, du réel dans sa 

simplicité. Rien de ce qui est ici ne peut le franchir, les lieux sont occupés, mais tout a 

changé dans l'autre étage, car les mots, les symboles introduisent un trou, un vide, grâce 

auquel toutes sortes de passages sont possibles, les choses deviennent 

interchangeables. Ce trou dans le réel s'appelle, selon la façon de l'aborder, l'être ou le 

néant. Cet être et ce néant sont essentiellement liés au phénomène de la parole. Je vais 

reprendre ce point en relation avec la position de l'ignorance entre les registres 

symbolique et réel. Dans la tripartition du symbolique, de l'imaginaire et du réel, 

catégories élémentaires sans lesquelles nous ne pouvons rien distinguer dans notre 

expérience, se situe la dimension de l'être. C'est seulement dans la dimension de l'être, 

et non dans le réel, que peuvent s'inscrire les trois passions fondamentales : l'amour, la 

haine et l'ignorance. Or, cette dernière, qui se situe à la jonction du réel et du 

symbolique, constitue un composant primordial du transfert, « Il n'y a pas d'entrée 

possible dans l'analyse - on ne le dit jamais, on n'y pense jamais - sans cette référence ; 

et elle est absolument fondamentale. » car elle est la plus proche du sujet. Lorsque l'on 

entreprend la quête de la vérité en tant que telle, c'est parce qu'on se situe dans la 

dimension de l'ignorance, comme passion de l'être. L'analyste ne doit pas guider le sujet 

vers un savoir, mais vers les voies d'accès à ce savoir ; il doit engager le sujet dans une 

opération dialectique, lui montrer qu'il parle mal, c'est-à-dire qu'il parle sans savoir, 

comme un ignorant. La position de l'analyste doit être celle d'une ignorance docte, ce 

qui ne veut pas dire savante, mais formelle, formant le sujet, selon la manière d'aborder 

l'ignorance comme passion de l'être par la parole, registre symbolique. 



3 
 

 


